HSBI Bielefeld
Sommersemester 2023
Bachelorarbeit

Kirsten Wagner und Katharina Bosse

,Aber wie hat sich Fatuma gefihlt?“

Kritische Auseinandersetzung mit dem missionarischen Erbe Bethels.

Sofia Katharina Nikoleizig
Matrikelnummer: 1176153

Sofia katharina.nikoleizig@hsbi.de

Fotografie und Medien


mailto:Sofia_katharina.nikoleizig@hsbi.de

Inhalt

T oY 1T 0o = SR PUPUSP 3
Die Geschichte von Fatuma und MadjeSebuUNi..........ccocciiiiiiciiii it e et e e e baeee e 6
Umgang mit den Archivhildern ........ooi e e e re e e e sraee s 12
BT o =T LR US PP RTRPRRPRRON 14
Konzept der Wandinstallation .........oeiiiiiiie et e e e e et e e e e e e e e s nrere e e e e e e e enanns 17
DAS BUCK ..t sttt ettt e b e s bt it e a et et e e bt e b e e e heeeae e et e e be e reenreen 19
= 2 | PP 20
7Y o o] | [o [T 7= =T o IS PSRUPPRP 21
LIteratur VEIrZEICHNIS ... et ettt e s e e sae e sare e e see e saneeesmeeesaneeeas 28
1N o] o] | o [T oY =4 V<Y < Tel oY o PSP 29



,Das Einzige, was ich Uber die deutsche Kolonialgeschichte gelernt habe, ist, dass Deutschland erst nicht
wollte, dann doch mitmachte und am Ende im Vergleich zu Frankreich und England nur ein kleines Stick
vom afrikanischen Kuchen abbekam.”

Dieses Zitat stammt von einer Freundin, die es auf einer Hausparty in den Raum posaunt hat. Das war
2018 und ich kann mich noch gut daran erinnern, dass ich mit Begriffen wie Kolonialismus, postkoloniale
Strukturen und Dekolonisierung tiberhaupt nichts anfangen konnte. Uber die Medien, wie Social Media
und Fernsehsendungen oder auch in den Seminaren wahrend meines Fotografiestudiums wurde immer
haufiger darliber gesprochen. Dennoch wusste ich nicht, dass auch Bielefeld ein eigenes Kapitel in der

Kolonialgeschichte Deutschlands beigetragen hat.

Einleitung
Auf dem Zionsfriedhof in Bethel (Abb1l), Bielefeld stehen zwei Holzkreuze. Sie scheinen keinen

besonderen Eindruck zu machen und doch sehen wir sie immer wieder auf Fotografien, in den Medien,
in der Kunst und im politischen Diskurs. Sie stehen symbolisch fiir die Kolonialgeschichte Bielefelds, weil
sie einen direkten Bezug herstellen, zum kolonialen Erbe Bethels und der damaligen Missionsarbeit. Die
beiden Grabdenkmaler sind den afrikanischen Kindern Fatuma Elisabeth und Karl Ali gewidmet. Hinter
Fatumas Denkmal findet sich die Inschrift ,,Ich bin schwarz, aber gar lieblich”.

Meine Arbeit behandelt das afrikanische Madchen Fatuma Elisabeth (Abb 2), deren tatsachliches
Heimatland aus den historischen Quellen nicht genau hervorgeht. Zugleich beschaftigt sich die Arbeit
mit der evangelischen Stiftung Bethel, die ab 1891 in Tansania zu missionieren begann. Sie schickten
drei Kinder, darunter Fatuma Elisabeth, die in Daressalam in Tansania gefunden wurde, nach
Deutschland. lhre Absicht war es, die Kinder christlich zu erziehen, damit sie spater als Missionare fir
Bethel arbeiten kénnen. Leider starben zwei der Kinder nach nur wenigen Jahren und ein weiteres Kind,
Madjesebuni, wurde zurlick nach Tansania geschickt. Dort verbrachte sie einige Zeit, um als Prostituierte
in deutschen Kolonialstddten zu arbeiten.*

Uber dieses Menschheitsverbrechen soll hier berichtet werden. Dabei versuche ich anhand von

|ll

historischen Quellen, Gesprdachen mit ,Bielefeld Postkolonial”, dem Archiv- und Museumsstiftung der
VEM und Bethel herauszufinden, was wirklich geschehen ist, da die meisten Aufzeichnungen einseitig
aus kolonialistischer Perspektive berichten. In meiner praktischen Arbeit prasentiere ich eine

klnstlerische Interpretation, die sich aus dem begrenzten Material ergibt. Die Leerstellen werden unter

1 Zionsfriedhof — die Graber der afrikanischen Kinder, in: Bethel historisch- Mission, < https://bethel-
historisch.de/index.php?article_id=34>, [Stand: 20.06.2023].
3



anderem mit eigenen Vermutungen dariber gefillt, was mit Fatuma und Madjesebuni passiert ist.
Schlussendlich ist so wenig Uber sie bekannt, dass die beiden Madchen und ihre Geschichten von einem

gewissen Mythos umgeben sind.

Auf der Suche nach der Geschichte von Fatuma Elisabeth bin ich auf ein kleines Blchlein gestoRen
(Abb.3). Darin soll Friedrich von Bodelschwingh, der Griinder von Bethel, ihre Geschichte nachtraglich
aufgeschrieben haben. Ansonsten ist Gber das Leben der Kinder nur wenig geschichtliches Material
bekannt. Insgesamt umfasst das Buch 16 Seiten und weckt die Hoffnung auf eine aufschlussreiche
Biografie von Fatuma Elisabeth. Doch der Schein trigt. Zusammenfassend kann man sagen, dass die
einzigen verlasslichen Daten in dem Buchlein ihr Ankunftsdatum, ihr Taufdatum und ihr Todesdatum
sind. Dabei entsteht der Eindruck, dass die Absicht der Veroffentlichung dieser Geschichte die
Rechtfertigung der Missionsarbeit in ihrem guten Sinn ist.

AuBer der mit scheinbar viel Fantasie ausgeschmickten Geschichte gab es, abgesehen von einigen
historischen Fotografien nichts, was auf das Leben Fatumas hatte hindeuten kénnen. Die Quellenlage
war daher sehr bescheiden. Jedes noch so kleine Detail, das ich iber Umwege herausfinden konnte, war
ein grolRerer Durchbruch.

Dies anderte sich schlagartig, als ein Mitglied von ,Bielefeld Postkolonial®, Patrizia Hoefer, in der
Korrespondenz Friedrich von Bodelschwinghs zu recherchieren begann und dabei auf die finanziellen
Schwierigkeiten der Bethel-Mission stielR. Diese ermoglichten zwar keinen direkten Blick auf die Kinder.
Es zeigte sich jedoch eine Diskrepanz zwischen den Absichten und Plédnen in der Mission und der

offentlichen Darstellung der Erfolge Bethels.

Aber eine Frage beschéaftigte mich durchgehend. Wie muss Fatuma ihr Leben empfunden haben? War
sie wirklich so glicklich, wie es in dem kleinen Buch beschrieben wurde? War ihr Gberhaupt bewusst,
was mit ihr geschah?

Fatuma war finf Jahre alt, als sie nach Deutschland kam. Vier Jahre spiter starb sie an Tuberkulose.?
Wahrscheinlich war sie viel zu jung, um wirklich zu verstehen, was man ihr und ihren Mitreisenden
angetan hatte. Sie wurde nicht gefragt, ob sie den christlichen Glauben annehmen wollte oder ob es ihr
gefiel, immer wieder von reichen Adligen besucht zu werden. Sie hatte keine andere Wahl, als sich ihrer
Situation zu ergeben und anzupassen. Fatuma war noch ein Kind, und Kinder splren zwar, wenn ihnen
etwas Unrechtes widerfahrt, aber leider sind sie ihrer Umwelt ausgeliefert und kénnen sich nurin dem

Rahmen entfalten, der ihnen vorgegeben wird.

2 Barbara Frey, Fatuma Elisabeth, in: Blindnis Decolonize Bielefeld, <https://decolonize-bielefeld.de/sample-
page/>, [Stand: 20.06.2023].

4



In meiner Videoarbeit habe ich versucht, genau das zu tun. Obwohl ich nicht viel dartber finden konnte,
wie sich Fatuma geflhlt haben muss, habe ich versucht, mich ihr durch ihre Augen zu nahern. Die Orte,
an denen Fatuma in Bethel gelebt hat, gibt es heute noch. Ich konnte sie groRtenteils ausfindig machen
und habe sie besucht. Meine Idee war es, diese Orte mit Fatumas und Madjesebunis Augen zu erleben.
Entstanden sind kleine Videos, gefilmt aus der Perspektive eines Kindes. Wie muss es fir ein
ostafrikanisches Madchen, welches kein Wort deutsch sprechen konnte, gewesen sein, vor einem Kreuz
niederzuknien und zu beten? Wie muss sich die Taufe angeflihlt haben? Was erblickte Fatuma kurz vor
ihrem Tod?

Mit diesen Videos beginne ich, Fatuma und Madjesbuni zu instrumentalisieren, wenn auch auf eine
andere Weise, als Bethel es getan hat. Durch meine Bemihungen mit dem Filmmaterial gebe ich Fatuma
und Madjesbuni auch keineswegs die Moglichkeit, fur sich selbst zu sprechen und sich als autonome
Person zu zeigen, ganz im Gegenteil: Ich versetze mich in sie hinein und stelle Vermutungen dartber an,
wie sie gewesen sein kdnnten. Aber hier geht es nicht darum, ein authentisches Bild der afrikanischen
Madchen zu zeichnen. Ich mochte vielmehr auf mehrere Dinge aufmerksam machen.

Zum einen sollen die Videos, die sich auf die realen Orte beziehen, zeigen, dass sich diese Geschichte
hier ganz in der Ndhe abgespielt hat und wir fortwahrend mit ihren Folgen konfrontiert sind. Auch wenn
man es nicht direkt sieht, weil wir es schlicht nicht benennen mochten.

Die 6ffentliche Erzahlung Gber Bethels Missionarsarbeit soll eine Perspektive erhalten, indem die Ideen
und Pldne Bethels mit dem Leben eines Kindes erganzt werden, das diesen Planen zum Opfer fiel.
Darlber hinaus soll gezeigt werden, wie trotz des Wissens um die Gefahrdung der Kinder in Deutschland
zunachst an der Ideologie Missionsarbeit festgehalten wurde. Das offentliche Narrativ soll eine
Perspektive bekommen, indem die Missionskonzepte Bethels durch die Sichtweise Fatumas und
Madjesbunis posthum kritisiert werden.

Meine fiktive Erzahlung stellt mehr Fragen als beantwortet werden kénnen. Diese Fragen sind durchaus
berechtigt, konnen sie doch Emporung dartber ausldésen, dass es nicht fir notig befunden wurde, die
Perspektiven der Betroffenen einzunehmen. Das sagt viel Gber die egoistische Art und Weise aus, in der
die kolonialistischen Unternehmungen gedacht wurden.

Das Thema verleitet zu Schwarz-WeiRR-Denken. Es wird eine Tater- und eine Opferperspektive
eingenommen. Im Laufe meiner Recherchen wurde mir klar, dass diese Art des Denkens nicht so einfach
ist. Es ist viel komplexer. Diese Arbeit versucht die komplexen Strukturen der Missionsarbeit in Bethel,
die Machtstrukturen und die zwischenmenschlichen Beziehungen zwischen Bodelschwingh, den

Missionaren, den Diakonissen, den afrikanischen Kindern und den Geldgebern aufzuarbeiten.



Die Geschichte von Fatuma und Madjesebuni
Die afrikanischen Lander Tansania und Ruanda galten in Deutschland um 1891 als Kolonialldnder. Im

deutschen Kaiserreich wurden in vielen Stadten Vereine mit kolonialem Bezug ins Leben gerufen. Die
evangelische und die katholische Kirche weiteten ihre Missionsarbeit in den jeweiligen afrikanischen
Kolonialstaaten aus. Auch in Bielefeld gab es groRe Bestrebungen, sich dieser Dynamik anzuschlieRRen.
Insbesondere Bethel war mit seiner Missionsarbeit in Tansania an der Kiste von Daressalam sehr aktiv.
Friedrich von Bodelschwingh gehorte zu den malgeblichen Forderern der Missionsstdadte vor Ort. Er
Ubernahm auch die Leitung der ,Evangelischen Missionsgesellschaft fir Deutsch-Ostafrika® kurz
,EMDOA"3 Ein Verein, der von Karl Peters gegriindet worden war, um verschiedene deutsche Institute
zu vernetzen. Peters gilt nach heutigem Wissen als Kolonialverbrecher und Mérder.*

Legitimiert wurde die Missionsarbeit mit der perfiden Vorstellung, dass die Seelen der Afrikaner befreit
werden mussten. Genauer: Afrikaner galten als unrein, als ein Volk, das in vorgeblich primitiven
Verhaltnissen lebte und in Sinde geboren sei. Im Gegensatz dazu stand das Christentum. Durch die Taufe
erlangen die Menschen Reinheit und Vergebung aller Sinden. Hier liegt die kolonialistische Begrindung,
wie man die Seelen der Afrikaner_innen hatte retten und sie von ihrem angeblich so vorzeitlichen
Weltbild befreien kénnen. °

Die gangige Erzahlung, die ich gerade Gber Bethel gefunden habe ist jene, dass in Afrika schreckliche
Zustande herrschten.

Tatsachlich gab es in Tansania einen groRen Sklavenmarkt. Viele Kinder wurden von ihren Stammen aus
dem Landesinneren an die Kiste von Daressalam verschleppt. Von dort aus wurde der Sklavenmarkt
betrieben. Die Kinder wurden weiterverkauft oder an der Kiste ausgesetzt. Bethel hatte zusammen mit
anderen christlichen und auch muslimischen Organisationen die Idee, diese Kinder fiir eigene Zwecke zu
nutzen: etwa sie im jeweiligen Glauben zu erziehen und durch die Kinder das Land zu christianisieren.
Es entstanden Missionarsorte mit provisorischem Krankenhausern und Unterkiinften (Abb.4). Bethel
hatte sich vorgestellt, jene Kinder, welche allein im Hafen umher irrten, aufzunehmen. Das Problem war
jedoch, dass die Kinder, die sie von der StraRe auflasen, immer wieder wegliefen und sich nicht erziehen
lassen wollten. Sie misstrauten den WeiRen. °

In Tansania sollte der Missionar Greiner die Vision Bodelschwinghs umsetzen. Greiner war charakterlich

ein Macher, der die Dinge anpackte und impulsive Entscheidungen traf, was Bodelschwingh sehr

3 Bethel, in: Welthaus bielefeld, <http://www.stadterkundungen-
bielefeld.de/erkundungen/kolonialgeschichtlicher-stadtrundgang/bethel/ >, [Stand: 20.06.2023].

4 Karl-Peters-StralRe, in: Welthaus bielefeld, <http://www.stadterkundungen-
bielefeld.de/erkundungen/kolonialgeschichtlicher-stadtrundgang/karl-peters-strasse-stieghorst/>, [Stand:
20.06.2023].

> Barbara Frey, Gedachtnisprotokoll, 2021.

6 Patrizia Hoefer, Gedéchtnisprotokoll, 2022.

6



missfiel.” 1891 kehrte Missionar Greiner mit seiner Frau, der Diakonisse Lina Dickmann, und dem
afrikanischen Jungen Ali aus Daressalam nach Deutschland zurick. Auf einem Schiff entdeckte der
Missionar die kleine Fatuma, ein schwarzes Kind, das mit einem Ehepaar reiste. Der Uberlieferung nach
wollte das Ehepaar Fatuma auf dem Sklavenmarkt verkaufen, was Missionar Greiner zu verhindern
wusste, indem er Fatuma mit auf die Riickreise nach Deutschland nahm.®

In Italien legte die Gruppe einen Zwischenstopp ein und es wurde diskutiert, was mit Fatuma geschehen
sollte. Zunachst wollte man sie nach Berlin zu einer Diakonisse schicken. Diese war jedoch nicht zu
erreichen, und so beschloss Lina Dickman, die Verantwortung flr Fatuma zu Gbernehmen und sich um
sie zu kimmern.®

Fatumas Ankunft war fur Friedrich von Bodelschwingh nicht vorgesehen, aber er fand schnell Gefallen
an dem afrikanischen Madchen. Es wurde beschlossen, Fatuma im Lydiaheim, dem damaligen
Kinderheim, unterzubringen. Dort lebte sie mit den anderen Waisenkindern und den Diakonissen
zusammen (Abb.5).%°

Generell kann festgehalten werden, dass das Leben in Bethel fir ein Kind nicht besonders gut war. Das
eigene Wohlergehen wurde immer dem Glauben und seinen Wertvorstellungen untergeordnet. Dies
galt fir Fatuma, fUr Ali und fUr alle anderen Kinder. Fatuma musste auf der Sduglingsstation arbeiten
(Abb.6) .1t Bethel spricht in seinen Briefen immer in den héchsten Ténen von der positiven Entwicklung
von Fatumas christlicher Erziehung. Inr werden Werte zugeschrieben, die den Idealen der evangelischen
Kirche entsprechen. So soll man z.B. fromm und auch schiichtern sein, gerade als weiblicher Mensch.
Unterordnung und Anpassung an die Situation immer mit einer Art Demut. Die Zuschreibungen Fatuma
von Bodelschwinghs sind allerdings mit Vorsicht zu genieRen. Denn oft steckt dahinter die Absicht,
Fatuma stellvertretend fir die Missionsarbeit als Erfolg darzustellen.

Die Diakonisse Lina Dickman hatte eine enge Beziehung zu den ostafrikanischen Kindern (Abb.2). Sie war
fUr sie da und kimmerte sich um sie. Sie war fast eine Ersatzmutter flr Fatuma. Es ist anzunehmen, dass
Lina Dickmann keine Person war, der man seine Angste anvertrauen konnte, aber sie gab ihnen durch
ihre Flrsorge Halt und Trost.

Lina Dickmann muss eine sehr intelligente Frau gewesen sein. Sie begegnete den afrikanischen Kindern
liebevoll und gab ihnen Sicherheit. Im Allgemeinen hatten die Diakonissen in Bethel kein
Mitspracherecht, was es schwierig machte, wenn sie das Bedurfnis hatten, die Missionsarbeit

mitzugestalten. Die Missionsschwestern hatten sich nach den Regeln der Manner zu richten. Aus den

7 Behrendt’sche Stenogramme, in: Akte 16, Evtl. von Pastor Wohlrab, Kein Datum, 18917, Haupfarchiv Bethel
(HAB).

8 Friedrich von Bodelschwingh, Fatuma Elisabeth, Kein Datum, S.1,2.

° Patrizia Hoefer, 2023.

10 Behrendt’sche Stenogramme, in: Akte 16, Brief an Pastor Worms, 05.06.1891, Haupfarchiv Bethel (HAB).
11 patrizia Hoefer, 2023.

7



Erfahrungsberichten vieler Diakonissen, die in der Missionsarbeit tatig waren, geht hervor, dass sie mit
vielem nicht einverstanden waren. Allerdings hatten die Diakonissen damals nicht die Moglichkeit, dies
zum Ausdruck zu bringen. Sonst wurden sie von ihren Aufgaben entbunden.

Dennoch fanden sie ihren Weg. Aus tiefer Uberzeugung des Glaubens und Nichstenliebe versuchten sie,
es den Kindern so einfach wie méglich zu machen.?

In Bethel zu leben war nicht leicht. Lange Zeit wurden die Arbeitsanforderungen an die Kinder kritisiert.
Sie mussten sehr hart arbeiten. Auf das Kindeswohl wurde dabei keine Ricksicht genommen.

Fatuma sollte in der Sduglingsstation des Kinderheims arbeiten (Abb.6). Im Alter von nur 5 Jahren
Ubernahm sie einfache Aufgaben, wie vermutlich das Zusammenlegen von gewaschenen Windeln, Hilfe
beim Betten machen oder das Erwdrmen von Milch. Auch hier ist davon auszugehen, dass von Fatuma
eine standige Verflgbarkeit bei der Arbeit verlangt wurde. Sduglinge sind Tag und Nacht auf Pflege
angewiesen und es ist sehr wahrscheinlich, dass Fatuma immer in Bereitschaft sein musste. Aus den
Quellen geht hervor, dass Fatuma im spateren Alter die Verantwortung fiir ein Baby trug.®

Flnfzehn Tage nach der Ankunft von Fatuma schreibt Bodelschwingh, Fatuma winsche sich eine
Spielgefahrtin.!* Wir wissen nicht, ob Fatuma diesen Wunsch freiwillig geduRert hat. Was wir wissen ist,
dass Bodelschwingh sich immer mehr darlber &duRert, dass die Erziehung der Kinder in den
ostafrikanischen Missionsstadten keinen Erfolg hat und er alle Kinder nach Bielefeld Bethel bringen
mdchte, mit der Vorstellung, dass die Erziehung hier besser verlaufen wiirde.*

Es ist auch anzunehmen, dass Fatuma sich sehr fremd und einsam geflihlt haben muss. Vielleicht hatte
Lina Dickmann auch, um Fatuma zu helfen, die Idee, ein anderes Kind nach Bethel zu holen. Bis es
letztlich dazu kam, vergingen 2 Jahre.

In dieser Zeit bestdtigte sich Bodelschwinghs Theorie, dass die Kinder aus Ostafrika sehr oft krankelten
und anféllig fir Lungenentziindung waren. In den kalten Monaten sollte deshalb Fatumas Kontakt zur
AuBenwelt eingeschrénkt werden, damit sie sich nicht anstecken konnte.®

Bodelschwingh sah die Chance, durch Fatuma die Aullenmission voranzubringen. Es entstand ein
offentliches Interesse. In vielen Briefen wurde Uber das afrikanische Madchen berichtet und
Bodelschwingh prasentierte sie als das ideale Kind, welches zum Christentum gefunden hat.

Auch wenn Fatuma das gleiche Leben in Bethel lebte wie alle anderen Waisenkinder, erlebte sie eine
Bevorzugung. Bodelschwingh legte darauf Wert, dass Fatuma ihre Heimatsprache nicht vergisst. Zugleich
bekam sie Zugang zu Bildung. Uber die Zeit hinweg bemerkten die ostafrikanischen Kinder, dass sie eine

gewisse Form von Beliebtheit erfuhren. Es gab mehrere Anfragen von Adligen und der EMDO, die Kinder

12 Ehd.

13 Ebd.

14 Behrendt’sche Stenogramme, in: Akte 16, Brief an Pastor Worms, 20.06.1891, Haupfarchiv Bethel (HAB).
15 Behrendt’sche Stenogramme, in: Akte 16, Brief an Pastor Worms, 18.06.1891, Haupfarchiv Bethel (HAB).
16 patrizia Hoefer, 2022.

8



besuchen zu kdnnen. Aus Angst, die Kinder kdnnten durch das 6ffentliche Interesse einen eingebildeten
Charakter entwickeln, lehnte Friedrich von Bodelschwingh jedoch viele dieser Anfragen ab.
Insbesondere in den Wintermonaten sollten die Kinder nur sehr eingeschrankten Kontakt zu anderen

Menschen haben, um potenziellen Erkrankungen vorzubeugen. ¥’

Die vielen Krankheiten der Kinder zogen sich wie ein roter Faden durch ihr Leben und es wurde immer
wieder diskutiert, ob man sie nicht zuriick nach Afrika schicken sollte.

Zu Weihnachten 1891 wurde Fatuma getauft. Interessanterweise steht in den Quellen, dass Fatuma
darauf bestand, ihren Namen zu behalten.®® So wurde aus ihr Fatuma Elisabeth. Dies ist einer der
seltenen Momente, in denen Fatuma eine Eigenstandigkeit zugestanden wurde, die auch dokumentiert
ist. Die Taufe gilt als Schlisselmoment in Bodelschwinghs Erzéahlung. Denn sie steht symbolisch fiir eine
Entwicklung: Das arme schwarze Sklavenmadchen aus Afrika, das anfangs noch wild war und aus sehr
primitiven Verhaltnissen stammte, wurde durch die Missionsarbeit zivilisiert. Durch die Nahe Gottes
wurde sie lieblich und tugendhaft. Die Taufe reinigt das schwarze Madchen von ihren Siinden. So wird
die Taufe von Fatuma in dem kleinen Marchenblichlein dargestellt.

Am 01.06.1893 teilte Bodelschwingh dem Missionar Greiner, der ihn und Fatuma nach Bethel gebracht
hatte, mit, dass Karl Ali verstorben sei. Uber ihn ist wenig bekannt. Er war 13 Jahre alt, als er nach
Bielefeld kam, und hatte Schwierigkeiten, die deutsche Sprache zu lernen. Aus den Briefen von
Bodelschwinghs geht auch hervor, dass Ali sich gerne schick kleidete, was er als einen schlechten, eitlen
Charakterzug bezeichnete. Der Brief, in dem Bodelschwingh Uber den Tod Alis berichtet, beginnt mit
dem Satz: ,Du hast in Deinem letzten Bericht recht gehabt: Es ist besser, in Europa selig zu sterben, als
in Afrika verloren zu gehen.” ' Auch hier wird wieder Bodelschwinghs Haltung deutlich, das
Missionsprojekt bewusst Uber das Leben der Kinder zu stellen, ganz im Sinne der Sterbefrommigkeit.

Es ist jedoch davon auszugehen, dass Ali nicht an einer Infektion starb, sondern bereits in Tansania an
einer Bandwurmerkrankung litt.?°

Einen Monat nach Alis Tod, am 02.07.1893 kam Madjesebuni (Abb.7) nach vielem Hin und Her mit der
Diakonisse Ina nach Bethel. Woher Madjesebuni genau kam, ist nicht ganz klar. Anders als Fatuma wurde
sie nicht spontan gefunden und mitgenommen, sondern lebte vorher in einer der Missionarstationen

Bethels. Als Madjesebuni ankam, wurde berichtet, dass sie zu beiRen begann.?!

7 Ebd.

18 Friedrich von Bodelschwingh, Fatuma Elisabeth, Kein Datum, S.7.

19 Behrendt’sche Stenogramme, in: Akte 18, Brief an Missionar Greiner, 01.06.1893, Haupfarchiv Bethel (HAB).
20 patrizia Hoefer, 2022.

21 Behrendt’sche Stenogramme, in: Akte 18, Brief an Pastor Holst, 02.07.1893, Haupfarchiv Bethel (HAB).

9



Im Bethel-Archiv gibt es fir jedes afrikanische Kind eine Akte. Dort fand ich eine interessante
Schreiblibung von Madjesebuni (Abb.8). Sie schreibt in ihrer Muttersprache, von der wir noch nicht
wissen, um welchen Dialekt es sich handeln kdnnte, kleine Worter, die dann von jemandem Ubersetzt
werden. Begriffe wie: ,Fatuma®“, ,Lina® ,,M suli—ich bin mutig” Ich schatze Madjesebuni als ein Kind ein,
das laut auf sich aufmerksam gemacht hat und sich nicht alles gefallen lie. Der Satz ,,Ich bin mutig” hat
diese Theorie fir mich unterstitzt.

Zwei Jahre nach Madjesebunis Ankunft im Kinderheim wurde Fatuma sehr krank. Sie erkrankte an
Tuberkulose infolge einer Lungenentziindung. Die letzten Stunden von Fatuma vor ihrem Tod werden
von Bodelschwingh ausfihrlich beschrieben. Ob es sich wirklich so zugetragen hat, wissen wir leider
nicht. Es gibt viele erfundene Texte von Bodelschwingh Uber die ostafrikanischen Madchen. Glaubt man
seinen Worten, so hat sich Fatumas Gesundheitszustand Uberraschend schnell in eine toédliche Richtung
entwickelt. An ihrem Todestag wollte sie noch einmal alle Kinder des Heimes besuchen und sich von
ihnen verabschieden. Im Laufe des Tages starb Fatuma sehr schnell.?? Sie wurde neben Ali begraben. Auf
ihrem Kreuz steht eingraviert: ,Ich bin schwarz, aber lieb”. Ein Spruch, den sich Bodelschwingh fiir sie
ausgedacht hatte. Obwohl der Tod Fatumas einen Schock ausldste, stellt Bodelschwingh ihn nicht als

grausames Ereignis dar, sondern romantisiert ihren Tod, weil sie als ,begnadigte Christin“*

gestorben
ist. Auch hier teilte Bodelschwingh die Ansicht, dass es besser sei, im Glauben zu sterben, als dem Leben
in Tansania ausgeliefert zu sein.

Nachdem Madjesebuni wenigen Monaten nach Fatumas Tod ebenfalls schwer erkrankte, glaubte man
zunachst, dass auch sie sterben wirde. In den Quellen wird beschrieben, wie der Sohn von
Bodelschwingh die schwerkranke Madjesebuni in die Kreuzhitte, das damalige Hospiz, trug.?* Doch
Madjesebuni Uberlebte. Daraufhin wurde beschlossen, sie wieder nach Tansania in eine der
Missionsstadte Bethels zu schicken. % Kurz vor ihrer Abreise machte ein Besucher einige Fotos mit
Madjesebuni, Lina Dickmann und den Waisenkindern (Abb.8, Abb.9).

Im November 1895 kehrten die Diakonisse und Madjesebuni nach Tansania zurlck. Eine Zeit lang lebte
Madjesebuni zusammen mit Greiner und Lina Dickmann in einer der Stationen, in denen Bethel mehrere
Kinder christlich erzogen hatte (Abb.10).

Kurz darauf verliert sich die Spur von Madjesebuni. Ein letzter Bericht Uber sie stammt aus dem Jahr

1906. Ein deutsches Ehepaar traf Madjesebuni und berichtete Bodelschwingh von dieser Begegnung.

22 Behrendt’sche Stenogramme, in: Akte 20, Brief an Usambara, 06.04.1895, Haupfarchiv Bethel (HAB).

2 Friedrich von Bodelschwingh, Fatuma Elisabeth, Kein Datum, S.1.

24 Behrendt’sche Stenogramme, in: Akte 20, Brief an Johannes Kibuanda, Hohenfriedberg, 29.06.1895,
Haupfarchiv Bethel (HAB).

% Behrendt’sche Stenogramme, in: Akte 20, Brief an Divisionspfarrer Cisar, Bromberg, 08.11.1895, Haupfarchiv
Bethel (HAB).

10



Sie erzahlten ihm, dass sie als Prostituierte in einer der Kolonialstationen deutscher Soldaten in

Daressalam arbeitete (Abb.11).

11



Umgang mit den Archivbildern

Die Geschichte der ostafrikanischen Kinder wird hauptsachlich durch die Briefe Friedrich von
Bodelschwinghs erzahlt. Darlber hinaus gibt es einige wenige Fotografien. Sie zeigen ausschlielich
Fatuma und Madjesebuni, meist mit der Diakonisse Lina Dickmann.

Die Fotografien lassen sich grob in 2 Kategorien einteilen. Studio-Portraits und private Fotografien, die
eher einem Fotoalbum zuzuordnen sind.

Auf einem der Studiofotos (Abb.12) sind Madjesebuni und Fatuma Elisabeth frontal in einer Totale zu
sehen. Sie stehen eng beieinander, Fatuma drickt Madjesebuni mit ihrer rechten Hand Uber ihre
Schulter an sich. Madjesebuni halt Fatumas Hand fest, ihr rechter Arm ist leicht angewinkelt. Die
verschrankten Hande der Kinder sind in der Bildmitte. Ich vermute, dass die Pose der Kinder von den
Fotografen inszeniert wurde. Die Kérperhaltung der Kinder und die gelenkte Blickfihrung mit den Armen
umkreisen sie. Fatuma und Madjesebuni stehen vor einem Birkenholzgestell, auf dem ein Blumentopf
mit einer Palme zu sehen ist. Es kdnnte sein, dass die Kinder in einer Mischung aus stdlandischer Kulisse
und naturnahen Materialien inszeniert sind, die sie in ein exotisches und einfaches, nattrliches, vielleicht
sogar primitives Verhaltnis setzen. Im Kontrast dazu steht die europdische Kleidung der Kinder mit
geschlossenen schwarzen Stiefeln, in denen sie modern und zivilisiert wirken.

Das Foto hatte eine klare Funktion. Es wurde fir Werbematerial verwendet. In einem Brief vom 2. Juli
1893 fugte Bodelschwingh dieses Foto bei und berichtete einer adeligen Dame von der Ankunft
Madjesebunis. Die Dame war bereit, fir die Missionsarbeit zu spenden. Diese Fotografien galten als
Beweis fiir den Erfolg der Mission. Das Foto trug durch seine Reproduzierbarkeit dazu bei, den kolonialen
Anspruch der Mission populdr zu machen.

Die Frage, die ich mir im Laufe meiner praktischen Arbeit gestellt habe, war die, was man mit solchen
fragwirdigen Bildern tun sollte. Offensichtlich wurden die Bilder missbrauchlich verwendet und
instrumentalisiert. Deshalb fragte ich mich, ob ich eben jenes Bild groR an die Wand hangen will, um
dem Betrachter einen Zugang zu ermaoglichen?

Wihrend des Kolloquiums bemerkte ich, dass dieses Bild eine Faszination ausl6ste. Es schafft einen
Zugang zu den Kindern und damit zum Thema. Aber das ist nicht verwunderlich. SchlieBlich wurden
derartige Bilder angefertigt, um den Deutschen einen Zugang zur Arbeit in den Kolonien zu erméglichen.
Mir persodnlich war es jedoch unangenehm, dieses Bild und auch andere Fotos der Kinder an
prominenter Stelle zu zeigen. Mit einer solchen Hangung hatte ich ein Stick weit die Sprache der
Kolonialherren reproduziert und den missbrduchlich angefertigten Fotografien einen zentralen, vielleicht
sogar glorifizierten Stellenwert gegeben.

Allerdings kam es fiir mich auch nicht in Frage, die Bilder gar nicht zu zeigen. Denn schlieRlich sind sie
Teil der Geschichte und helfen tatsachlich, einen Zugang zu schaffen.

Die Frage ist also: Wie geht man mit solchen fragwrdigen Fotografien um?

12



Vielleicht, indem man sie ihrer historischen Funktion nicht beraubt und sie in den richtigen Kontext stellt,
um das Verbrechen zu benennen, das mit der Fotografie beabsichtigt war. Die Glorifizierung der Bilder
muss durchbrochen werden. Dies kann unter anderem dadurch geschehen, dass die Archivbilder in ihrer
Originalgrofie, also nicht groRRer als 5x7 cm, belassen und dann beispielsweise mit den Briefen kombiniert
werden (Abb.13).Das Bild allein steht dann nicht mehr im Vordergrund, sondern bezieht sich direkt auf
die Briefe und die Briefe auf die Bilder. Hier findet kein Perspektivwechsel mit dem Material statt,
vielmehr wird es auf seine Funktion reduziert. Die Magie der Fotografie entzieht sich der nlichternen
Realitat.

Eine weitere Strategie, der Instrumentalisierung der Fotografie zu einem Perspektivwechsel zu
verhelfen, kann in der Neuinszenierung ihrer Ausschnitthaftigkeit liegen.

Beim Betrachten der Fotografien kann man bereits ablesen, in welchen Beziehungsverhaltnissen sich die
Portratierten befinden. Die hinzugefiigten Symbole, die Kleidung und vor allem die Gesichter dienen der
Idee der Mission. Darlber hinaus gilt es zu schauen und sich zu fragen: Welchen Eindruck vermittelt mir
das Foto? Inwieweit ist es inszeniert, inwieweit sehen wir eine authentische Beziehung? In Abb. 14 ist
eine Beziehung zu sehen, die Uber das Inszenierte hinausgeht. Man sieht die Stiefel von Fatuma und
Madjesebuni. Beide stehen aufrecht. Die linke FuRspitze zeigt zu Fatuma. Beide Madchen tragen Kleider.
Im Anschnitt sind die Finger der beiden zu sehen, die nach den Handen der jeweils anderen greifen.
Das Bild wird durch die Begrenzung des von mir inszenierten Ausschnitts transformiert, wobei ein
kinstlicher Bruch stattfindet: Dadurch riickt die Beziehung der Kinder in den Vordergrund und bietet
Raum fir vielfaltige Interpretationen. Hier nehme ich mir als Kinstlerin das Recht dazu, die beiden
Kinder im Sinne meiner eigenen Vorstellung davon, was historisch gewesen sein konnte, zu
interpretieren. Hier haben wir meinen Teil der Instrumentalisierung. Dennoch erlaube ich mir diesen in
die Irre fihrenden Kunstgriff, da seine Bedeutung in den Quellen nachweisbar ist.

Im Geiste des Kolonialismus instrumentalisierte Friedrich von Bodelschwingh die beiden Madchen als
Idealtypus fir einen erfolgreichen Missionarisierungsprozess. Im Bild werden deshalb die damaligen
Vorurteile Uber das Leben auf dem afrikanischen Kontinent aufgegriffen. Dabei entsteht eine
Gegeniberstellung der “richtigen”, abendlandischen Lebensweise und der, der vermeintlich “primitiven”
Afrikaner_innen. Mit meiner eigenen, ausschnitthaften Darstellung des Bildes versuche ich, eben diese
Symbolik verschwinden zu lassen. Durch das Heranzoomen an die kdrperliche Geste zwischen den

beiden Madchen, versuche ich, die innige Beziehung von Fatuma und Madjesebuni zu ergriinden.

13



Die Videos

In der Videoarbeit wollte ich einen neuen Zugang zu Fatuma und Madjesebuni schaffen, der sich von
den Quellen der Archivfotos unterscheidet. Mir war es wichtig, die Geschichte aus der Sicht der Kinder
zu erzdhlen und damit zum Nachdenken anzuregen. Weg von der Erzahlweise und dem Narrativ der
Tater, hin zu den Geflihlen der Betroffenen. SchlieSlich standen hinter all dem Reden und Erzdhlen Uber
die Mission letztendlich die Menschen und Kinder, die die Machenschaften Uber sich ergehen lassen
mussten. Die Quellen skizzieren eine Situation auf der Metaebene. Dabei verliert man aus den Augen,
dass es um individuelle Schicksale ging.

Ich selbst kann nicht nachempfinden, wie sich Fatuma, Madjesebuni und Ali geflihlt haben missen. In
meiner Interpretation, die ich gewagt habe, wie die Kinder das alles wahrgenommen haben mussen,
werde ich ihnen wahrscheinlich auch nicht gerecht. Hatte ich sie wirklich treffen kdnnen, hatten sie sich
wahrscheinlich nur zu einem kleinen Teil in meiner Interpretation wiedererkannt. Gefiihle kénnen so
vielfaltig und vielschichtig sein. Ich habe lediglich Vermutungen angestellt, um mich so den Kindern grob
anzundhern.

Hinzu kommt, dass ich selbst sehr wenige Berihrungspunkte mit dem afrikanischen Kontinent habe. Ich
bin Halbgriechin, in einem Dorf aufgewachsen und lebe seit einigen Jahren in Bielefeld. Ich flhle mich
mit der Stadt Bielefeld, ihren Strukturen, ihrer Geschichte vertraut, weil ich mir dieses Wissen aneignen
kann. Anders sieht es mit dem Leben in Tansania aus.

Eine Moglichkeit, mich den ostafrikanischen Kindern anzundhern, ware mir Unterstiitzung zu suchen.
Zum Beispiel jemanden aus Tansania, der mir die Kultur ndher bringen kann und mir mit seinen
Erfahrungen eine Vorstellung davon vermittelt, wie sich die Kinder gefihlt haben kénnten. In diesem
Ansatz steckt ein groRes Potenzial. Dieser Ansatz ist jedoch auch mit einigen Schwierigkeiten verbunden.
Ich mochte von einer Begegnung berichten, welche ich in der Kunsthalle nach einem Vortrag Gber
Dekolonialisierung in der kulturellen Praxis jenseits des Kunstschaffens hatte.

Die Referentin, Lynhan Balatbat-Helbock, ist Kuratorin des Colonial Neighbours Projekt. Ich fragte sie, ob
sie mir einen Kontakt zu jemanden verschaffen kann, der mir helfen kann, zu verstehen, wie sich Kinder
aus Tansania geflhlt haben missen, die wahrend der Kolonialzeit nach Deutschland verschleppt wurden.
Mit dieser Frage konfrontiert, war Lynhan Balatbat-Helbock sehr perplex und erstaunt und sagte dann
zu mir: ,Ich kann dir keine Menschen vermitteln, die dir helfen kdnnen. Die Menschen, die ich aus
Tansania kenne, leben im Jetzt und lassen sich nicht auf ihre Kolonialgeschichte reduzieren”.

Damit hat sie wahrscheinlich einen wunden Punkt angesprochen. Ich erinnere mich, dass ,Bielefeld
Postkolonial” mir erzdhlt hat, dass in Bethel eine Familie gerade aus Tansania hierher gezogen ist.
Vielleicht bringt es einen weiter, wenn man sich mit der Familie auseinandersetzt.

Vielleicht héatte mich das weitergebracht. Aber ich habe es nicht getan. Abgesehen von der

Sprachbarriere zwischen uns hdatten sie mir nicht so viel darlber erzahlen konnen, wie sie die

14



Missionsarbeit Bethels in ihrem Heimatland einschatzen und mit welcher Kluft zwischen zwei Welten sie
zu kampfen haben. Die Familie lasst sich nicht wirklich auf das Verbrechen der Kolonialgeschichte
reduzieren, und auch ich hatte die Familie instrumentalisiert.

Bei der Frage, wie sich die Kinder gefthlt haben, ging es aber auch nicht darum, ein mdglichst
realistisches Bild zu schaffen. Es geht vielmehr darum, den Betrachter daflr zu sensibilisieren, sich immer
wieder zu fragen, wie es sich anfihlt, das Produkt einer fremdbestimmten Instrumentalisierung zu sein.
Um diese Frage zu beantworten, bin ich folgendermallen vorgegangen:

Zunachst habe ich mich sehr intensiv mit den Biographien der Madchen auseinandergesetzt und mich
gefragt, wo genau sich ihr Leben abgespielt hat. Die Biografie spielt im Kinderheim, in der Zionskirche,
auf dem Bethel-Geldnde und im Bodelschwingh-Biro. Diese Orte verweisen direkt auf die Institution
Bethel und geben dem Ganzen Kontext und Authentizitat.

Kombiniert werden diese Orte mit einer kindlichen Wahrnehmung. Kinder verhalten sich anders als
Erwachsene. Sie kennen zumeist ein Leben, das von Fremdbestimmung gepragt ist und in dem sie das
tun missen, was von ihnen erwartet wird. In gewisser Weise akzeptieren sie ihr Schicksal, was aber nicht
bedeutet, dass sie nicht darauf reagieren. Kinder haben ihren eigenen Gedankenfluss, der sich seinen
Weg durch die Situation bahnt, der sie ausgeliefert sind.

Diese beiden Komponenten, biografisches und kindliches Empfinden, galt es zu verbinden. Entstanden
sind kleine Videos, die wie eine Endlosschleife funktionieren. Zum Beispiel die Betrachtung des Kruzifix.
Die christliche Erziehung der ostafrikanischen Kinder hatte hochste Prioritat, denn sie standen fir den
Erfolg der Mission. Ich stellte mir vor, dass die Kinder vor einem Kreuz sitzen und beten sollten, aber
nicht wirklich verstanden, was das eigentlich sollte. In der Nichternheit und in der Fremde wird das
Gefuhl der Andacht, der Verherrlichung und der Ehrfurcht durch ein Gefihl der Beobachtung und des
Zeitvertreibs ersetzt. Genau um dieses Spiel geht es in diesem Video. Der Dualismus zwischen der groRen
Erwartung Bodelschwinghs einer Vermittlung seines Glaubens und dem Nicht-Verstehen der Kinder, was
das soll, aber die Risse in der Holzskulptur sind schon spannend.(Abb.15)

Ein weiteres Video zeigt das Drehen in einem Wald, neben dem Kinderheim. Biographisch gesehen
hatten die Kinder so gut wie nie die Moglichkeit zu spielen. Sie mussten viel arbeiten, was ja auch im
Sinne der evangelischen Erziehung war. Dennoch ging es mir hier um das Geflhl des Schwindels. In
meiner Interpretation muss das neue Leben in der Fremde mit neuen Menschen sehr verwirrend
gewesen sein. Die anfanglichen Wutausbriche, die Fatuma zu Beginn ihrer Zeit hatte, waren nur eine
Reaktion auf die Fremde und das Geflihl der Unsicherheit.(Abb.16)

Neben der Perspektive von Fatuma habe ich auch die von Madjesebuni eingebaut. |hr Charakter war
ausdrucksstark und laut. Sie hatte viele Wutanfélle und lieR sich vieles nicht gefallen. Mir war es wichtig,
die ostafrikanischen Kinder nicht nur in einer passiven Rolle zu inszenieren. SchlieBlich haben sie auch

versucht, sich gegen die Handlungen der Machthaber zu wehren, so gut sie konnten. Dazu habe ich

15



einen Ausraster inszeniert, der im Blro von Bodelschwingh stattfindet. In meiner Vorstellung gerat
Madjesebuni in rasende Wut und weil3 sich nicht anders zu helfen, als herumzurennen, Gegenstiande

auf den Boden zu schmeifen und dann sich selbst auf den Boden zu werfen.(Abb.17)

Schlieflich habe ich den Moment inszeniert, der Madjesebunis schwerwiegende Krankheit und ihren
drohenden Tod darstellt . In den Quellen wird beschrieben, wie sie in den Armen der Erwachsenen vom
Kinderheim ins Hospiz getragen wird. Dieses Video ist etwas anders und beschreibt eher das Verbrechen,
das die Kinder durch die Missionare wissentlich dem Tod ausgesetzt wurden und das Uber ihr Leben
entschieden wurde, nur um sie als symbolischen Akt fir den Erfolg der Mission prdsentieren zu

konnen.(Abb.18)

16



Konzept der Wandinstallation

Wahrend meiner Arbeit am Fatuma Elisabeth Projekt stiel8 ich immer wieder auf die Problematik, dass
der Zugang zur Arbeit fir AuRenstehende sehr schwierig war. Das lag unter anderem daran, dass mein
Thema kaum erforscht und daher véllig unbekannt ist. Ein haufige Rickmeldung zu meiner Arbeit war,
dass man sie ohne den Kontext Gberhaupt nicht verstehen kann. Das ist in dem Sinne sehr traurig, weil
sehr viele Gedanken hinter den Videos stecken. |hre Inszenierung berilcksichtigt die historischen
Quellen und ist beeinflusst von deren kritischer Analyse, die mich dazu inspiriert hat, diese Videos auf
eine bestimmte Art und Weise zu konzipieren.

Wenn der Betrachter nichts damit anfangen kann und ihm generell auch hier ein Wissen verweigert
wird, verliert die Arbeit ihr Potential. Andererseits wollte ich als Kiinstlerin auch keine belehrende Rolle
einnehmen. Obwohl eine Aufarbeitung der Geschichte meinerseits stattgefunden hat, wollte ich sie
nicht vorgekaut prasentieren. Vielmehr hatte ich mir gewiinscht, dass meine Arbeit Freiraum schafft,
damit der Betrachter sich seine eigenen Gedanken dazu machen kann. Wie bereits oben beschrieben,
basieren viele Vermutungen, wie sich die Kinder gefthlt haben, nicht auf Fakten, sondern sind eigene
Interpretationen. Ich wollte einen Denkanstol’ geben. Aber leider habe ich das Gefiihl, dass dieser
DenkanstoR nicht stattfinden kann, wenn vorher alles vorgekaut wird. In der Reduktion schaffen wir
diesen Raum, die Leerstelle mit individuellen Erfahrungswerten zu fillen. Die Herausforderung bestand
darin, den Betrachter so weit in das Thema einzuweihen, dass er einen Zugang zur Arbeit findet.
Gleichzeitig darf nicht zu viel gesagt werden, da sonst der Freiraum zum Nachdenken verloren geht.

Im Sinne der Aufklarung dachte ich mir, dass es hilfreich sein kdnnte, dem Betrachter einen Einblick in
die Quellen zu geben. Sie erzdhlen chronologisch die Geschichte von Fatuma, Madjesebuni und Ali.
Gleichzeitig erkennt man schnell, wie das Denken und Handeln damals, in der Zeit des Kolonialismus,
motiviert war. Um dem Betrachter nur das Wesentliche zu vermitteln, habe ich die Textstellen, die
relevant waren ausgewahlt und von einem Schauspieler vorlesen lassen. So wird bereits eine
chronologische Geschichte erzahlt.

Durch die EinfUhrung in die Geschichte ist der Kontext geschaffen und es besteht die Moglichkeit einen
Zugang zu den Videos zu bekommen, die sich eher um ein situatives Geftihl drehen.

Eine weitere grolRe Frage, die mich beschéftigt hat, ist wie man die verschiedenen Medien
zusammenbringt. Es existieren die Briefe von Bodelschwingh, die Fotos der Kinder, meine Videos und
die Audios. Eines war mir dabei sehr wichtig: In der Arbeit sollte eine klare Trennung zwischen dem
Original und der eigenen Interpretation erkennbar sein. Deshalb habe ich mich dazu entschieden, die
Audios nicht mit den Videos zu kombinieren. Sie sollen zum Nachdenken anregen, sollen reduziert flr

sich stehen. (Abb.19)

17



Aullerdem ist es mir wichtig, der multimedialen Wandinstallation einen einheitlichen Rahmen zu geben.
Die Kinstlerin Taryn Simon hat mich mit ihrer Wandprasentation von Archivmaterial beeindruckt. Mit
einem feinen Gesplr fir Rhythmus, Form und Raum gibt sie ihren Bildern eine durchdachte
Prasentationsform. lhre Medien sind Rahmen, Passepartout, Bild und Schrift. Sie zeigt, wie es gelingt
mit diesen wenigen Materialien eine zugangliche und spannende Kunstinstallation zu kreieren. Auf den
ersten Blick fallt bei ihrer Arbeit eine GleichmaRigkeit auf. lhre Rahmen haben innerhalb der Hangung
die gleiche Hbéhe. Sie arbeitet mit groRen weillen Flachen, die das Passepartout ausfillen und die
Fotografien in einen dynamischen Kontext setzen. Davon inspiriert, habe ich ebenfalls einheitliche

Rahmen anfertigen lassen, in die ich die Videos und das Archivmaterial einfligen mochte.

18



Das Buch

Das Schone an der klinstlerischen Arbeit im Vergleich zur wissenschaftlichen Arbeit ist die Freiheit und
die damit verbundene Legitimation, wertend zu sein, zu emotionalisieren, aber auch mit Licken kreativ
umzugehen. Im Prozess der Aufarbeitung der Geschichte besuchte ich das Bethelarchiv und das
Evangelische Missionsarchiv in Wuppertal. Hier bekam ich einen sehr umfassenden, aber auch
erschreckenden Einblick in die Missionsarbeit Bethels in Ostafrika und in Deutschland. Die schiere Masse
dessen, was Bodelschwingh Gber die Mission und das Vorantreiben des Kolonialismus geschrieben hat,
zeigte mit welcher Konzentration und Wirkungsmacht er hier vorgegangen ist. Gleichzeitig hat es mich
wltend gemacht, wie verzerrt Uber die ostafrikanischen Kinder berichtet wurde und wie sie fir die
Mission instrumentalisiert wurden. Daraus entstand in mir das innere Bedirfnis diese Quellen einmal
umfassend vorzustellen, aber auch mit meine Sichtweise, meine Vermutungen und Reaktionen auf die

Quellen zu veranschaulichen.

Es entstand der innere Wunsch, diese historischen Dokumente 6ffentlich zu machen. Daraus ist ein Buch
entstanden. Die Quellen wurden von mir fotografiert und von der Grafikerin Arina Drzymalla in das Buch
eingefligt. Zwischen jede Seite wurde eine transparente Seite gelegt. Die Transparenzseite gibt mir die
Moglichkeit, die Quellen zu kommentieren. Wichtig war mir dabei, dass dies mit meiner Handschrift
geschieht. Denn schlieflich ist es meine persénliche Reaktion, die DenkanstéRe gibt, aber keinen

Wahrheitsgehalt garantieren kann. Vielmehr handelt es sich um eine aktivistische Reaktion. (Abb.20)

19



Fazit

Wadhrend des Fatuma Elisabeth Projekts war ich oft im Konflikt mit mir selbst. Ich habe mich standig
gefragt: Wie kann man ein kinstlerisches Projekt zu einem historischen Thema schaffen, das kaum
erforscht wurde?

Ohne die zahlreiche Unterstitzung von Bielefeld Postkolonial, insbesondere von Patrizia Hofer und
Barbara Frey, aber auch ohne die vielen interessanten Gesprache mit Historiker_innen und
Archivar_innen ware dieses Projekt Gberhaupt nicht méglich gewesen.

Es war unglaublich zu beobachten, wie in den letzten zwei Jahren ein langsames Interesse von Seiten
der Archive, aber auch von Seiten der Aktivist_innen und Kinstler_innen entstanden ist, die Geschichte
von Fatuma Elisabeth ernsthaft aufarbeiten zu wollen.

Obwohl ich zundchst Uberlegte, die massiven Licken in den fehlenden Quellen kinstlerisch zu
thematisieren, merkte ich, dass ich durch den schwierigen Zugang zu den Kindern eher Uberfordert war.
Denn aufgrund des fehlenden Wissens konnte ich keinen Bezug zu Fatuma und Madjesebuni finden.
Erst durch die intensive Aufarbeitung, die mit meiner Bachelorarbeit einen Anfang gefunden hat, habe
ich nach und nach das Verbrechen und seine Ausmafe hinter den Planen zur Instrumentalisierung der
Kinder erkannt.

In den vielen Gesprdachen wurde mir immer wieder eines deutlich gemacht. Ich solle das Thema nicht
einseitig beleuchten. Die Historikerinnen, mit denen ich gesprochen habe, haben mir zu verstehen
gegeben, dass es auch viele Diakonen gab, die mit ganzem Herzblut in die Missionsarbeit gegangen
sind und den Menschen in Tansania auf Augenhdhe begegnet sind. Des Weiteren wurde mir berichtet,
dass das Verstandnis von Missionsarbeit in Tansania ein ganz anderes ist, als es hier in Deutschland

der Fall ist.

Nichtsdestotrotz splrte ich im Laufe der Arbeit eine immer groRer werdende Abscheu vor den
Machenschaften.

Emotional war es fir mich ab einem gewissen Punkt kaum noch zu ertragen. Gut moglich, dass die
Missionsarbeit im Laufe der Zeit immer wieder eine hilfreiche Begegnung war. Was aber letztlich blieb
und seine Verbreitung erfuhr, waren die Fotografien. Vielleicht hatten die Abgebildeten tatsachlich ein
gutes Verhaltnis zu den Deutschen. Aber ich konnte mich des Geflihls nicht erwehren, dass da immer
eine arrogante Uberheblichkeit der Missionare mitschwang, sie seien etwas Besseres. Wenn man das
in einer Menge sieht oder in den Briefen von Bodelschwinghs liest, sieht man, wie sie dazu

beigetragen haben, ein kollektives Denken in die Welt zu tragen, dessen Spuren wir heute immer noch

spuren.

20



Abbildungen

Abb.1: Zyonsfriedhof, Grabstatten von Fatuma und Ali, 2023.

A'O(GWMM ﬁ’/na,r,&'t.’w ;

Abb.2: Fatuma Elisabeth mit Lina Dickmann, 1891.

Abb.3: Buch Uber Fatuma Elisabeth, verfasst von Friedrich von Bodelschwingh



Holih

Abb.4: Missionsstation Bethel in Tanga, Datum unbekannt.

Abb.6: Sduglingsstation, Datum unbekannt.

22



Schwefter €ina Dictmann R
mit Warie Matjefibuni und Elijabety Satuma,

Abb.7: Madjesebuni mit Fatuma und Lina Dickmann, Datum unbekannt.

Abb.8: Scheib-Ubung von Madjesebuni mit Ubersetzung, Datum unbekannt.

23



L Ep5

/[M’M' M{‘L{ ﬂw;"{h%b'l« Minemas - %‘\ﬂ(»"ﬂ““a((‘hmlw ithe
Juotdew . Hilds Mimma. Aady. Gro Lo Byoike e
‘ Lickeh/litle . Fried2

Emnle

Abb.8 Abb.9
Abb.8: Madjesebuni mit Hild, 04.06.1895.
Abb.9: Madjesebuni mit Kinder aus dem Kinderheim, 04.06.1895.

\ o= T
Abb.10, Lina Dickmann, Madjesebuni, Missionar Greiner mit Kindern, dessen Namen wir nicht kennen, Datum
unbekannt.

- A g ‘

O MM it - .
A r i A

e

E
&

Abb.11: Bericht Gber Madjesebuni als Prostituierte, 1906



Waria Wotiefebuni.  Elifabeth Fatuma,

Abb.12: Madjesebuni mit Fatuma, Datum unbekannt.

Abb.14: Bildausschnitt von Abb.13.

25



Abb. 15: Kruzifix

Abb.16: Sich schwindelig drehen

Abb.17: Ausraster

Abb.18: Weg zur Kreuzhitte

26



Abb.19. Erster Entwurf fur die Hangung.

Abb.20: Broschiiren Druck

27



Literatur Verzeichnis

,Zionsfriedhof — die Graber der afrikanischen Kinder”, in: Bethel historisch- Mission, < https://bethel-
historisch.de/index.php?article_id=34>, [Stand: 20.06.2023].

Barbara Frey, Fatuma Elisabeth, in: Blindnis Decolonize Bielefeld, <https://decolonize-

bielefeld.de/sample-page/>, [Stand: 20.06.2023].

Bethel, in: Welthaus bielefeld, <http://www.stadterkundungen-

bielefeld.de/erkundungen/kolonialgeschichtlicher-stadtrundgang/bethel/ >, [Stand: 20.06.2023].
Karl-Peters-StraRe, in: Welthaus bielefeld, <http://www.stadterkundungen-
bielefeld.de/erkundungen/kolonialgeschichtlicher-stadtrundgang/karl-peters-strasse-stieghorst/>,
[Stand: 20.06.2023].

Behrendt’sche Stenogramme, Akte 16,18,19,20, Haupfarchiv Bethel (HAB).

Friedrich von Bodelschwingh, Fatuma Elisabeth, Kein Datum.

28



Abbildungsverzeichnis:

Abb.2: Fatuma Elisabeth mit Lina Dickmann, 1891: Archiv- und Museumsstiftung Wuppertal.

Abb.4: Missionsstation Bethel in Tanga, Datum unbekannt: Archiv- und Museumsstiftung Wuppertal.
Abb.5: Lydiaheim, 1900: Hauptarchiv Bethel.

Abb.6: Sduglingsstation, in: Friedrich von Bodelschwingh, Fatuma Elisabeth, Kein Datum.

Abb.7: Madjesebuni mit Fatuma und Lina Dickmann, Datum unbekannt: Archiv- und Museumsstiftung

Wuppertal.
Abb.8: Madjesebuni mit Hild, 04.06.1895: Hauptarchiv Bethel.
Abb.9: Madjesebuni mit Kinder aus dem Kinderheim, 04.06.1895: Hauptarchiv Bethel.

Abb.10, Lina Dickmann, Madjesebuni, Missionar Greiner mit Kindern, dessen Namen wir nicht kennen, Datum

unbekannt: Archiv- und Museumsstiftung Wuppertal.
Abb.11: Bericht Gber Madjesebuni als Prostituierte, 1906: Hauptarchiv Bethel.
Abb.12: Madjesebuni mit Fatuma, Datum unbekannt: Hauptarchiv Bethel.

Abb.13: Brief kombiniert mit Archivmaterial: Archiv- und Museumsstiftung Wuppertal.

29



